
 
1 

 

 

  

Ces gestes quotidiens. 
L’écoféminisme 
comme un endroit  
à soi 

Esos gestos cotidianos. 
El ecofeminismo 
como lugar propio 

02.2025 / no 8 

Consuelo Biskupovic 
Cecilia Díaz 
 



 
2 

 

 

  

Éditions de l’IHEAL, Directrice de la publication : Camille Goirand 

DOI : https://doi.org/10.35008/perspectivas-0008  

ISSN : 2740-6075 

https://doi.org/10.35008/perspectivas-0008


 
3 

 

 

  

Cecilia DÍAZ 
Universidad Academia de 
Humanismo Christiano (Chili) 
Cecilia Díaz est anthropologue. Ses 
recherches portent sur la santé 
communautaire et sur les questions 
environnementales. Diplômée de 
psychologie communautaire, elle est 
membre d’un collectif écologique et elle 
travaille dans un jardin potager 
médicinal. 

Consuelo BISKUPOVIC 
Universidad Católica de Temuco 
Consuelo Biskupovic est anthropologue 
et chercheuse à l’Universidad Católica 
de Temuco et au Research Center for 
Integrated Disaster Risk Management 
(Cigiden), Anid/ Fondap/15110017. Elle 
est également chercheuse au Núcleo 
Milenio de Ecología Histórica Aplicada 
para los Bosques Áridos, Aforest. 



 
4 

 

 

  

Consuelo BISKUPOVIC 
Universidad Católica de Temuco  
cbiskupovic@gmail.com 
 
Cecilia DÍAZ 
Universidad Academia Humanismo 
Christiano 
cecilia.diazca00@gmail.com 

Ces gestes quotidiens. 
L’écoféminisme 
comme un  
endroit à soi 

Esos gestos cotidianos 
El ecofemismo  
como lugar propio 



 
5 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

RESUMÉ 

Le Réseau écofeministe (RE) est une initiative de femmes engagées en faveur de la 
justice environnementale et sociale, née au sein d’un réseau plus large 
d’organisations d’action climatique au Chili. L’enquête présentée ici repose sur des 
entretiens et des observations participantes, sur l’analyse d’archives, de publications 
et de propositions élaborées par le réseau lui-même. Ce texte analyse les écologies 
fragmentées et un rapport écologique à l’environnement qui soutiennent la vie à partir 
de différentes perspectives et dans différents espaces. Il étudie la façon dont les 
significations et les actions qui définissent l’écoféminisme sont exprimées par le 
collectif RE. Il analyse le positionnement politique de divers écoféminismes et la 
défense des territoires, la promotion de causes communes et la manière dont, dans 
les luttes du collectif, un espace politique polyphonique est défini. Celui-ci remet en 
question les positions duales, patriarcales et coloniales. 
 
 
Pour citer ce texte : 
 
Consuelo BISKUPOVIC & Cecilia DÍAZ, « Ces gestes quotidiens. L’écoféminisme comme 
un endroit à soi », Perspectivas. Notes de recherche américanistes, no 8, Aubervilliers, 
Éditions de l’IHEAL, février 20251. 
 
 
MOTS CLÉS :  
ACTIVISME 
CHILI 
ÉCOFÉMINISMES 
ÉCOLOGIE 
RAPPORT À L’ENVIRONNEMENT 

 
1/ Ce texte correspond à une nouvelle version en français d’un article soumis à la revue AIBR. Revista de 
Antropología Iberoaméricana, accepté pour publication le 27 janvier 2025. Il sera publié en 2025 sous le 
titre « Las ecologías posibles de los ecofeminismos: hacia un posicionamiento político polifónico », dans 
le volume 20, no 3 de la revue AIBR. Revista de Antropología Iberoaméricana. 

  2 



 
6 

 

« Créer des mondes plus habitables, ce serait alors chercher comment honorer les manières d’habiter, 
répertorier ce que les territoires engagent et créent comme manières d’être, comme manières de faire. 

C’est ce que je demande aux chercheurs […].  
Je dis habiter, je devrais dire cohabiter, car il n’y a aucune manière d’habiter qui ne soit d’abord et 

avant tout “cohabiter”. Et je dis “répertorier”, car c’est délibérément le projet le plus modeste auquel je 
me suis attelée, celui de m’en tenir à lister des “habitudes”, ce qui ne veut pas dire des routines, mais 

des inventions de vie et de pratiques qui attachent l’agir et le savoir à des lieux et à d’autres êtres. 
Enquêter à ce sujet, rejouer les évidences, décrire avec curiosité ce qu’habiter suscite comme mises 

en rapport et comme manières d’être “chez soi” » [Dolphijn & Despret, 2021, p. 43-44]. 

 

INTRODUCTION 

Fin 20222, avec un groupe d’une trentaine de femmes, nous nous sommes 
réunies dans une localité du sud du Chili, que nous anonymiserons, pour 
protéger celles qui ont participé à cette expérience. À quelques mètres de 
ce village où habitent près de six mille personnes se trouve l’un des fleuves 
les plus importants du pays, qui a subi la mise en place d’un rapport 
d’exploitation aux écosystèmes, avec la construction d’énormes barrages 
et des centrales hydroélectriques. Nous retrouver ici n’était pas anodin. 

Comme l’annonçait l’invitation qui nous a été adressée, le but de la 
rencontre était de rassembler des militantes défenseuses des droits 
d’accès à l’eau3 provenant de plusieurs régions du pays afin de « partager 
nos savoirs et apprécier les actions que nous menons dans la défense de 
l’eau et des territoires en tant que femmes ». 

Le premier jour, nous nous sommes retrouvées tard dans la Ruka4 du 
village autour du feu. Alors que le soleil se couchait, nous nous sommes 
présentées, entourées par les montagnes, les forêts et les rivières. Nous 
étions des femmes d’origines sociales différentes, d’âges variés, issues de 
la capitale comme de territoi res éloignés et divers : des femmes indigènes, 
des militantes, des membres de fondations et d’ONG, des dirigeantes de 

 
2/ Cette recherche a été menée dans le cadre des projets Fondecyt Iniciación nº 11200545 et Fondecyt 
n°1240517, de l’Agence nationale de la recherche et du développement (ANID) du Chili. Ce texte a été 
rédigé dans le cadre d’un séjour au Centre de recherche et de documentation sur les Amériques (CREDA- 
UMR USN / CNRS 7227 / IRD 280) et à l’Institut des hautes études de l’Amérique latine (IHEAL) qui m’ont 
accueillie comme chercheuse invitée. Outre l’analyse des écrits, des comptes rendus des réunions et la 
participation aux réunions, nous avons réalisé onze entretiens avec les participantes actives de ce 
groupe entre 2020 et 2022. Nous sommes très reconnaissantes des femmes qui ont participé à cette 
recherche, dont nous partageons les convictions. 
3/ L’eau au Chili est un bien public, mais sa gestion appartient aux propriétaires des droits sur l’eau, qui 
peuvent être acquis à perpétuité, transmis et libres d’utilisation, sans que la consommation humaine ne 
soit a priori prioritaire. 
4/ Maison traditionnelle des communautés indigènes mapuche au centre et sud du Chili. 



 
7 

 

comités ruraux pour l’eau potable, des enseignantes et des étudiantes du 
secondaire, des avocates, des étudiantes, des universitaires... 

Nos trajectoires, bien que différentes, convergeaient autour des 
problématiques liées à l’eau : pénurie, pollution, interventions, 
catastrophes, légalité, défense, récupération, entre autres. Pour diverses 
raisons, nous étions unies par la volonté de protéger les eaux des rivières, 
du littoral, des zones humides, l’accès à l’eau potable en milieu rural, l’eau 
pour la consommation et pour l’irrigation. Plusieurs des personnes 
présentes se connaissaient déjà, car elles avaient participé à différentes 
rencontres en ligne, pendant le confinement. 

En décembre 2021, dans le cadre d’une recherche commencée fin 2019 sur le rôle 
que peut jouer la société civile dans la question climatique, nous avons commencé 
à étudier l’écoféminisme naissant au sein de l’activisme climatique étudié au Chili. 
La question était en particulier de savoir ce que signifiait l’écoféminisme pour les 
femmes qui s’étaient réunies dans un collectif qui se présentait lui-même comme 
écoféministe. 

Nous préserverons l’anonymat des participantes ainsi que celui des organisations. 
Ce réseau écoféministe, que nous appellerons ici RE, est né dans le cadre d’une 
plus grande coordination de citoyen·nes engagé·es, que nous nommerons 
Association pour l’action climatique (AAC), réuni·es pour travailler ensemble au 
moment où il a été annoncé que le Chili accueillerait la COP 25. Les mobilisations 
sociales d’octobre 2019, connues comme le soulèvement ou estallido social, ont 
rendu sa réalisation difficile et la COP a finalement été transférée à Madrid. En 
2020, un groupe de femmes a créé le RE avec l’idée d’organiser « un espace de 
réflexion qui nous permettrait de partager notre expérience en tant que 
professionnelles, universitaires, activistes, et surtout en tant que femmes liées à 
l’enjeu environnemental » (texte du RE).  

« En 2019, nous avons décidé de convoquer un groupe de femmes de la 
société civile qui faisait partie de l’action climatique, [des femmes] 
diverses, pour parler de questions de féminisme, de questions de genre... 
des questions qui touchaient les femmes à l’époque. C’était en janvier 2019 
et la vérité est qu’à notre grande surprise, nous avons eu un très bon accueil 
et, à cette occasion, lors de ces premières réunions, nous avons convenu 
de faire un cycle de conférences. » [Entretien avec Andrea5 le 
9 septembre 2022.] 

Au début de cette recherche, nous n’avions pas envisagé de prendre en compte la 
dimension féministe au sein du projet sur l’activisme climatique ni de travailler sur 
les écoféminismes en particulier, pour plusieurs raisons. D’abord, nous étions très 
proches de celles qui ont dirigé l’articulation du RE. Des collègues, des amies, des 
étudiantes ont participé à sa phase initiale, surtout pendant le confinement, lors de 
débats en ligne qu’elles ont organisés. Nous n’avons pas pu participer aussi 
activement que nous l’aurions voulu au début du RE en raison des difficultés qui 

 
5/ Andrea est architecte, elle participe au RE, elle vit et travaille à Santiago. 



 
8 

 

ont particulièrement affecté les femmes : le soin des enfants et le télétravail. Nous 
avons progressivement rejoint le RE, animées par une préoccupation personnelle : 
celle de participer aux discussions sur les politiques publiques climatiques. 

Notre enquête sur le RE a commencé lorsque le processus pour discuter d’une 
nouvelle Constitution débutait au Chili, après le référendum d’octobre 2020. En 
mai 2021, sur un total de 155 convencionales constituyentes (des constituant·es) 
élu·es pour rédiger une nouvelle Constitution, cinq personnes dont les 
candidatures étaient soutenues par l’AAC ont été élues. Ainsi, d’après elles, la 
possibilité d’installer une nouvelle Constitution écologique s’est confirmée à ce 
moment-là.  

Dans ce contexte, le RE s’est structuré et a regroupé une dizaine de femmes 
engagées dans différentes causes liées aux problèmes climatiques. Elles ont 
présenté un livre et organisé plusieurs rencontres dont certaines avec des 
écofeministes internationalement connues. Au sein du RE, elles se sont 
regroupées autour de cinq axes thématiques pour rédiger des propositions 
écoféministes : eau ; soins (cuidados) ; développement économique et nature ; 
logement et ville ; énergie, transition et pauvreté énergétiques. La réflexion sur 
l’écoféminisme a été menée à partir de cas et de problèmes concrets. 

Cet article présente une ethnographie en cours (2019-2023), auprès d’activistes 
climatiques au Chili. L’enquête ethnographique a commencé avec la formation du 
premier réseau d’organisations de la société civile autour du problème climatique 
(AAC) créée en 2019. L’AAC rassemble environ 130 organisations du monde 
environnemental, des mouvements territoriaux, des syndicats, des organisations 
politiques et académiques. Il a pour objectif explicite de contribuer à rendre visible 
la crise climatique et écologique en promouvant des « actions climatiques », 
d’après elles et eux, pour alerter sur les facteurs qui aggravent la crise sociale et 
environnementale. 

Pendant le confinement dû au COVID-19, l’ethnographie a été essentiellement 
réalisée en ligne, à travers une multiplicité de formes et de processus assez 
concrets [Miller 2018]. Nous avons mené des observations au sein des réunions 
en ligne, analysé des échanges de courriels et de messages sur diverses 
plateformes numériques. Nous nous sommes arrêtées sur les interactions, écrites 
et orales, en assumant les limites de cette ethnographie numérique : nous n’avions 
pas accès aux espaces intimes de communication. Nous avons privilégié les 
espaces collectifs et de groupe, comme les réunions virtuelles et Google Groups. 
Sur un total de 35 entretiens réalisés et analysés avec Atlas.ti, dans cet article, 
nous nous centrons sur dix entretiens approfondis avec des femmes qui font 
partie de l’AAC et du RE, réalisés entre 2020 et 2022. Nous nous sommes 
également appuyé sur les différents écrits du RE. 

Plutôt que des résultats, nous présentons ici des réflexions, des propositions et 
des défis qui se posent aussi pour nous en tant que chercheuses, à savoir 
comment les écoféminismes contribuent-ils à l’étude des crises, des catastrophes 
et des problèmes environnementaux ? Que les défenseuses et activistes 
écoféministes nous disent-elles ? Que pouvons-nous apprendre de leurs 
pratiques ? 



 
9 

 

Certaines de nos interlocutrices sont proches de nous. Nous n’avons pas 
l’intention de « construire un objet scientifique », ni de « prendre nos distances » 
vis-à-vis du langage utilisé par nos interlocutrices, ni de nous distancier de notre 
« objet d’étude », l’écoféminisme. Au contraire, notre volonté première, avant de se 
transformer progressivement en recherche ethnographique et analytique, était de 
savoir ce que signifie être écoféministe, c’est-à-dire considérer l’écoféminisme 
comme un activisme du point de vue théorique, mais aussi comme une méthode 
de recherche : que signifie vivre en tant qu’écoféministe au sein de l’activisme 
climatique ? Que signifie être chercheuse écoféministe ? En quoi les 
écoféminismes sont-ils différents ? Qu’est-ce qui les rend spécifiques ? Notre 
ambition est de pouvoir apporter des alternatives à la crise climatique à une 
échelle micro. 

L’ÉCOFEMINISME, LE REGARD POLYPHONIQUE 

Le travail invisible [Larrère, 2017] ou les petites mains attentionnées [Díaz et al., 
2021] visibilisées par le féminisme, ont permis de rendre visible l’invisible, audible 
le silencieux [Lovell et al., 2013]. L’écoféminisme est l’une des écologies 
philosophiques les plus sophistiquées et créatives d’après Clark [2012]. D’une 
manière générale, les contributions des théoriciennes écoféministes sont perçues 
sous deux angles : d’abord, elles sont abordées pour leurs apports théoriques ; 
ensuite, l’écoféminisme est considéré comme une manière d’être, de penser, d’agir 
et de défendre, dans la mesure où il est possible de prendre une position 
écoféministe [Barthold et al., 2022]. Depuis les travaux pionniers de 
Françoise d’Eaubonne à qui l’on doit le terme « écoféministe » (1972) et ceux de 
Vandana Shiva, qui a théorisé à la fin des années 1990 l’écoféminisme social 
[Gaard, 2011] et l’environnementalisme féministe [Laugier et al., 2015], un éventail 
diversifié de termes existe. Comprendre ce qu’est l’écoféminisme dans le RE, c’est 
comprendre comment les protagonistes le conçoivent, collectivement et 
individuellement, comment elles le conceptualisent, comment elles le théorisent 
et comment elles le vivent. 

Comme l’ont montré les travaux d’écoféministes [Laugier et al., 2015], les écrits 
pionniers de Mies et Shiva de 1998 ont négligé des aspects cruciaux, comme la 
classe sociale et la caste, pour privilégier une vision des femmes rurales du « Sud » 
assez homogénéisée et héroïque. Les agences internationales comme l’ONU ont 
contribué à cette romantisation, soutiennent Laugier et al., en attribuant aux 
« femmes du Sud » le rôle de « gardienne naturelle » de l’environnement [ibid.]. 

Les femmes du RE elles-mêmes rappellent constamment combien il est important 
d’éviter l’essentialisme dans la discussion sur les écoféminismes, et ceci, pour 
diverses raisons : d’abord, pour éviter d’assimiler femme et nature et pour pouvoir 
poser un regard critique sur le travail de soin porté quotidiennement ; ensuite, pour 
distinguer l’extractivisme du patriarcat en tant que forme de domination. Dans les 
discussions menées au début du RE, les femmes soulignent que les inégalités en 
ce qui concerne les effets dévastateurs sur la vie des femmes ne sont pas dues à 
leur faiblesse, mais aussi qu’il est important de reconnaître que les trajectoires des 
activistes sont diverses. En ce sens, les notions de défense, de protection et de 



 
10 

 

soin prennent toute leur ampleur politique : elles ne subissent pas passivement les 
effets de l’extractivisme, mais elles portent un regard politique sur ces derniers. La 
défense et la protection de l’environnement, de la nature, qu’elles mènent 
quotidiennement relève d’une préoccupation ontologique, « une responsabilité à 
l’égard des autres » [Dolphijn & Despret, 2021, p. 62]. Au sein du RE, les femmes 
explorent les luttes possibles et la défense de leur territoire. Cela implique une 
recherche sur ce dont elles sont capables, sur la définition de leur territoire et sur 
la façon dont elles vont le nommer [Dolphijn & Despret, 2021].  

Dans un article récent sur les écologies féministes, Diana Ojeda et ses 
collaboratrices [2022] soulignent combien il est difficile pour les universitaires 
blanches de créer des alliances et d’envisager une cause politique commune. Au 
sein du RE, ces membres sont confrontées aux mêmes obstacles. Elles s’y réfèrent 
en parlant d’« alliances inconfortables » pour signaler la difficulté de trouver des 
« minima communs » avec d’autres activistes, car « l’écoféminisme a de multiples 
trajectoires », comme le signale une membre du RE. Entre les écoféministes, des 
clivages surgissent en termes de classe sociale, d’origine ethnique et territoriale, 
de trajectoire professionnelle et de définition de l’écoféminisme. Par exemple, « il 
y a différentes femmes qui, même si elles participent en tant qu’activistes à des 
causes environnementales, ne s’autodénominent pas féministes ni écoféministes, 
et dans certains cas, pas même environnementalistes » [texte du RE]. C’est dans 
ce contexte que les écoféministes proposent dans leur texte de « construire des 
alliances inconfortables » avec d’autres femmes qui ne se disent pas 
écoféministes en mettant en avant que l’une des richesses du terme écoféministe 
est le caractère polyphonique du concept, qui rend compte de tensions non 
résolues entre des visions et des expériences diverses, le clivage Nord/Sud étant 
au cœur du terme lui-même.  

Discuter d’un projet de loi, remettre en question une politique publique, organiser 
un colloque, soutenir la dénonciation d’un conflit, tenter de mettre en évidence des 
problèmes dans des territoires avec peu de connectivité, faciliter des espaces de 
dialogue, accompagner d’autres femmes face aux pénuries d’eau, face aux 
persécutions et aux peurs que les activistes vivent quotidiennement, menacées 
dans des contextes environnementaux fragiles ou endommagés : ce sont là 
quelques-uns des gestes quotidiens réalisés au sein du RE. Qu’est-ce qui est 
spécifiquement écoféministe au sein de ce large éventail de termes, par rapport à 
ce que certaines appellent « incidence », d’autres « activisme environnemental » 
ou « défense territoriale » ? 

ÉCOSYSTÈMES EXPLOITÉS 

C’est dur de raconter ce qui s’est passé à Pichuw [nom fictif]. C’est difficile 
à cause de tout ce que nous avons vécu ce jour-là : je n’ai pas de notes 
complètes, je ne peux pas parler pour les autres et il est difficile de laisser 
des traces d’un désastre à la première personne. 

La rencontre dura trois jours. Le deuxième jour, les organisatrices avaient 
préparé une descente en rafting sur l’une des rivières les plus importantes 
du pays. Nos âges et notre niveau dans ce sport étaient différents, c’est 



 
11 

 

pourquoi les organisatrices avaient choisi une descente spéciale pour 
nous, vers 17 heures, qui ne devait pas durer plus d’une heure. Puisque la 
rivière est obstruée par d’énormes barrages, elles avaient calculé que 
nous devions descendre avant qu’ils ouvrent les vannes, parce que le lit 
de la rivière peut monter de façon très soudaine, mettant souvent en 
danger les riverain·es. Les habitant·es du village savent que l’ouverture 
des vannes a lieu à 19 h. Cependant, les horaires changent parfois, ce qui 
a causé des accidents et provoqué la mort et la disparition de personnes 
qui s’y baignaient ou y pêchaient. 

Les organisatrices, très bonnes en rafting, chargées d’une entreprise 
touristique locale, ainsi que d’autres, venues de différents bassins de la 
région métropolitaine et du sud du pays, avaient formé des équipages par 
bateau et défini celles qui auraient la charge de pagayer. Elles avaient 
établi les horaires de la sortie ainsi que le tronçon emprunté, et avaient 
prévu le matériel (des casques) et le personnel de sécurité (un sauveteur). 
Elles avaient visité le secteur plusieurs fois avec des activistes locales. 
C’était un trajet facile qu’elles avaient l’habitude de parcourir, dans un 
endroit connu. Cependant, quelques minutes après avoir plongé dans la 
rivière, les bateaux se sont retournés, d’abord le nôtre, puis deux autres. 
Au moment où j’ai réussi à lever la tête, suffoquée par l’eau que j’avalais 
sans relâche, je vis une image désolante : nous étions dispersées dans la 
rivière, je voyais à peine les bateaux, encore moins les rames, seulement 
des têtes qui essayaient de nager et de chercher le rivage.  

Au début de la sortie, même si je n’avais jamais fait de kayak, j’ai trouvé 
ça très facile, et j’ai ri quand une de celles qui s’y connaissait nous a donné 
un cours de sécurité. Mais nous nous sommes retrouvées à nous battre 
pour atteindre le rivage, j’ai pensé à ma mort comme jamais auparavant. 
Certaines ont été sauvées, nous nous sommes entre-aidées autant que 
nous le pouvions. Au bord de la rivière, celles qui nous attendaient, très 
inquiètes, nous ont accueillies. Nous avons bu des boissons chaudes et 
nous nous sommes reposées jusqu’au moment où l’on a su que 
certaines n’étaient pas encore revenues. Grâce aux pompiers du village, 
les dernières ont été retrouvées et raccompagnées à notre hébergement. 

Cette nuit-là, nous nous sommes retrouvées autour du fourneau du lycée 
de Pichuw, nous étions très émues, nous avons pleuré pendant que 
d’autres essayaient de nous remonter le moral, certaines étaient 
blessées. Nous avons eu très peur. Il y avait parmi nous une psychologue, 
qui a cherché à nous aider à surmonter le traumatisme. Après cette 
expérience, je n’ai plus pensé à ma vie de la même manière. « Les 
catastrophes ne sont pas naturelles », je l’avais souvent entendu et 
répété. Dans les conversations autour du fourneau, nous avons essayé 
de trouver des explications. Nous avons été d’accord pour dire que le 
débit de la rivière avait changé et augmenté brusquement. [Extrait de 
journal de terrain] 



 
12 

 

Dans leurs textes, les femmes du RE signalent que leur expérience actuelle leur 
permet d’aborder avec un regard nouveau et critique la manière dont elles veulent 
vivre, la manière dont on peut interagir en tant que société, leur lien avec les autres 
êtres vivants et avec la planète. Les femmes du RE posent la question de la 
manière à travers laquelle aborder l’expérience de genre dans leurs espaces 
familiaux, professionnels et au sein des organisations dans lesquelles elles 
participent. Comment peuvent-elles contribuer au débat et aux politiques relatives 
aux enjeux qui les mobilisent ? L’expérience de Pichuw à donner à voir des espaces 
de soin entre femmes, une expérience de genre et une expérience du genre dans 
les contextes de catastrophes et de déséquilibres socioenvironnementaux de 
l’anthropocène. 

Les humains qui prennent soin, les humains qui interviennent sur 
l’environnement 

Ce soir-là, chacune était heureuse d’être saine et sauve, mais nous voulions 
trouver des explications. Le niveau de la rivière avait subitement monté pendant 
que nous la descendions, une des mères des activistes locales l’avait vu. Elle 
connaissait l’endroit et son impression était telle qu’elle avait pris des photos 
pour enregistrer ce changement de débit. A l’instar des guides locales, avant 
d’entrer dans la rivière, nous lui avions demandé la permission, nous avions fait 
les prières et suivi les consignes locales. Qu’est-ce qui avait échoué ?  

Situés entre les montagnes et la forêt, les grands barrages font peur. Ce jour-
là, nous avons compris que le débit d’une rivière obstruée peut changer 
brusquement et parfois violemment. Il devient imprévisible, car personne ne 
connaît l’heure exacte de l’ouverture des vannes. Dans le cadre de l’exploitation 
des écosystèmes, l’expérience est donc altérée et exposée aux catastrophes. 
[Extrait de journal de terrain] 

Au pluriel, le terme « écologies » met l’accent sur les multiples définitions de 
l’écologie actuellement en jeu : défi à la fois disciplinaire et pour l’humanité. Mais 
l’écologie est aussi parti politique, mouvement social et approche théorique 
[Moulier Boutang, 2022]. Parmi cette large gamme, nous retenons les écologies 
comprises dans une double acception, en tant que relations entretenue par les 
êtres vivants entre eux et avec leurs environnements, et en tant que mouvement 
politique qui défend la préservation des équilibres naturels [Zask, 2022].  

La variété des usages du terme écologie ainsi que les différentes approches 
disciplinaires et méthodologiques nous placent devant le défi de relier ou d’intégrer 
pratiques et environnements. La référence écologique permet de mobiliser et 
d’amplifier les éléments nécessaires pour remettre en question des hiérarchies de 
diverses natures et à des échelles multiples [Charbonnier & Kreplak, 2012]. Dans 
les espaces de réflexion créés par le RE, différents regards surgissent qui relient 
l’écologie et le rapport au vivant aux féminismes, aspirent à définir, à vivre l’avenir 
à partir d’un nouveau prisme, et à fabriquer des mondes habitables [Dolphijn & 
Despret, 2021]. L’écoféminisme offre des outils analytiques pour aborder de 
nombreux enjeux écologiques actuels [Ojeda et al., 2022]. Dans la suite de ce texte, 



 
13 

 

nous proposons un éclairage sur ces pratiques écoféministes à travers les voix et 
les expériences des actrices elles-mêmes.  

SE RECONNAÎTRE À PARTIR DE RÉALITÉS MULTIPLES 

Comment ce qu’il faut défendre, comme l’eau dans le cas de Pichuw, peut-il mettre 
la vie en danger et être source de « désastre » ? Les problèmes écologiques 
fragilisent la vie, tout comme les humains ont altéré et fragilisé la continuité 
écologique. Ainsi la vulnérabilité se distingue-t-elle de la fragilité. C’est dans le 
contexte d’un rapport d’exploitation à l’environnement et au vivant que les vies 
deviennent fragiles, non pas qu’elles aient été vulnérables en soi ou que leur 
vulnérabilité existe a priori [Dolphijn & Despret, 2021]. La notion de vulnérabilité 
renvoie à une immobilité durable, alors que la fragilité est plutôt momentanée et 
circonstancielle, par exemple face à la force prise par le fleuve lors de la sortie en 
rafting. Que se passe-t-il lorsque le type de rapport au vivant que vous défendez, la 
relation entre les humains et la rivière, et toutes les formes de vie que la rivière 
permet dans cet environnement, sont modifiées ?  

Au cours de nos conversations après l’expérience de Pichuw, la rivière a été 
défendue par les femmes concernées : la rivière a des émotions, elle « était en 
colère », « il fallait l’écouter » ; les interventions et les altérations, le rapport au 
vivant déstabilisé, dénaturé, interrompu et altéré, la fragilisation de la vie due aux 
interventions. À cet égard, les politiques extractivistes non seulement exploitent 
les « ressources » et détruisent la biodiversité, mais détruisent, altèrent et 
menacent aussi les mondes vivants et les relations écologiques potentielles. Dans 
ce cadre, l’écoféminisme a ouvert des espaces pour reconnaître, imaginer et créer 
des écologies qui affirment la vie plutôt que des systèmes extractifs de 
destruction [Ojeda et al., 2022]. 

Reconnaître sa place 

Les femmes du RE ont vécu majoritairement en ville, bien que certaines soient 
issues de familles dont les parents ou les grands-parents ont vécu en milieu rural. 
La grande majorité a émigré en ville et a fait des études universitaires à Santiago : 
ingénierie, sciences sociales et urbanisme sont les carrières qui prédominent. 
Comme le souligne Francisca, partie vivre en province il y a quelques années : « À 
vrai dire, je suis une fille de la ville, sans être proche de la nature comme d’autres 
personnes… Hum… mes parents non plus » [Francisca, entretien du 9 août 2022]. 
À l’université, la plupart d’entre elles ont commencé à se plonger dans des 
« thématiques environnementales ». Ignacia souligne : « J’ai commencé à être 
végétarienne à 19 ans, et j’ai commencé à m’impliquer davantage et plus 
j’apprenais, plus j’étais choquée et plus je me sentais engagée dans le sujet » 
[Ignacia, entretien du 17 août 2022]. Pour Francisca, la préoccupation pour 
l’environnement a toujours été présente :  

« J’ai toujours eu un intérêt pour les questions environnementales… À 
l’époque, après le lycée en 2010, il y avait très peu d’informations sur les 
sujets environnementaux. C’est-à-dire que j’étais l’écologiste, la verte. On 



 
14 

 

parlait de recyclage et on me disait : “Ah ! Si tu t’intéresses à l’environnement, 
fais du recyclage ou tourne-toi vers les énergies renouvelables”. Il n’y avait 
pas le savoir qui existe aujourd’hui [...]. Puis j’ai trouvé ce que je voulais faire, 
alors je me suis décidée pour l’ingénierie chimique. » 

Parmi les plus jeunes du groupe du RE, « l’intérêt pour l’environnement » s’est 
manifesté à un âge précoce, autour de 20 ans. D’abord général, il s’est 
progressivement intensifié. Elles se sont alors posé des questions sur ce qui avait 
été fait jusqu’à présent afin de « s’engager de façon plus conséquente ». Francisca 
note que : 

« Eh bien… j’ai commencé à apprendre et à avoir des questionnements sur 
ce qu’est la durabilité, sur la façon dont nous pouvons apporter nos 
contributions. À cette époque où je me posais ces questions, je faisais déjà 
partie de l’AAC et à partir de là, j’ai décidé d’étudier… Pour moi, il fallait une 
durabilité plus profonde... mais aussi apporter mes connaissances dans 
mes espaces de travail, que ce soit enseignant ou politique [...] et j’ai 
commencé à réaliser qu’il ne suffisait plus de parler du changement 
climatique. »  

Pour Ignacia, c’est à travers l’expérience, en rencontrant d’autres femmes, que 
l’engagement s’est intensifié. 

« Dans les conversations avec les femmes, elles nous remerciaient de 
prendre du temps, parce que personne ne les écoutait, parce qu’elles se 
sentaient seules vis-à-vis des problèmes qu’elles vivaient et qui devenaient 
de plus en plus graves. La dégradation… et je pense qu’à ce moment-là, 
c’était déjà le plus grand des engagements. » 

Valentina vient d’une autre génération. Née à Santiago, elle a grandi dans une 
province rurale de la région de Valparaíso. Elle est mère de trois enfants, « qui sont 
ma vie, ils sont tout pour moi. Nous sommes une petite famille. Nous sommes 
tous, je crois, des activistes aussi ». Elle a grandi à la campagne, et pendant la 
dictature, elle était « dirigeante [dans des mouvements] de jeunesse ». Sa 
trajectoire politique est traversée par les problèmes environnementaux qu’elle a vu 
depuis son adolescence :  

« À l’âge de 14 ans, j’ai assisté pour la première fois à la fermeture de la 
rivière où nous nous baignions, où j’ai appris à nager. La forêt où je jouais 
a commencé à être abattue, et l’accès aux collines, que nous fréquentions 
avec nos grands-parents, a été fermé définitivement devant nos yeux. Et on 
n’a plus réussi à entrer dans cet endroit-là parce qu’il a été donné à un 
propriétaire terrien, l’un des premiers qui est arrivé ici et qui faisait partie 
de la famille de Pinochet. » 

Le parcours de Valentina contraste avec les autres entretiens. Elle est allée étudier 
à Santiago puis a décidé de retourner dans sa province d’origine. 

« Et je suis devenue dirigeante, militante. J’ai toujours été féministe, je ne 
peux pas le nier. J’ai toujours été la petite fille problématique tant pour les 
dirigeants que pour ma communauté et ma famille. Être féministe était un 



 
15 

 

problème dans une société aussi machiste, patriarcale, que la province [où 
je vis]. »  

L’activisme décrit par Valentina est né de l’expérience qu’elle a eue de rapport à 
l’environnement dégradés, avec la disparition des eaux et des forêts. Les jeunes 
filles du groupe, comme Francisca et Ignacia, ainsi que celles qui ont la 
quarantaine, décrivent leurs activités comme plus « intellectuelles ». Ana Maria a 
été formée à l’université de Santiago. Elle explique : « 90 % de mon expérience 
professionnelle s’est déroulée au sein des organisations de la société civile. » 
Depuis son jeune âge, elle s’est intéressée au bénévolat et a travaillé dans l’action 
sociale communautaire. Elle différencie son activisme de son affiliation politique. 

« Mon activisme est intellectuel, c’est pourquoi je crois que je milite dans 
les organisations de la société civile et non dans un parti politique, par 
exemple... Alors pour moi, mon travail a été un outil d’activisme. » 
[Entretien avec Ana Maria 18 août 2022]. 

Tant pour Victoria que pour Ignacia, c’est en rencontrant d’autres femmes, d’autres 
milieux sociaux et politiques que son activisme « a eu plus de sens » pour elle, en 
« reconnaissant l’espace politique des dirigeantes sociales du pays ». Victoria est 
sociologue, elle a presque quarante ans, elle vit à Santiago et au sein de sa 
trajectoire d’activiste, c’est la reconnaissance d’autres femmes et le travail mené 
avec elles qui est devenu fondamental pour elle : 

« Je m’inspire de cette générosité de soins communautaires, qui est si 
absente de ce pays et qui est propre à ces femmes [dirigeantes et 
activistes]. Alors, c’est à partir de là que cela prend beaucoup de sens pour 
moi, l’exercice politique qui a permis au féminisme de voir sa place 
reconnue. À partir de là, je suis devenue plus féministe et, bien sûr, cela a 
plus de sens maintenant pour moi. » [Entretien avec Victoria 
18 août 2022].  

L’idée est que ce qui est « propre aux femmes » ne relève pas d’une vision 
naturalisée de la femme et du féminin. Ménager cet espace signifie trouver sa 
place à travers l’action collective et devenir « plus féministe ». La reconnaissance 
d’une place en propre est au centre des outils que pose et revendique 
l’écoféminisme du RE. Dans un entretien avec une militante de l’AAC, qui ne 
participe pas directement au RE, on note combien la coordination féministe au sein 
du collectif a modifié certaines pratiques : 

« Dans ces organisations horizontales, plus diverses et pluralistes, nous 
sommes toutes et tous important·es. Le féminisme a beaucoup influencé 
cette nouvelle relation […]. Nous ne pouvons pas changer le pays si nous 
n’allons pas bien. Tu ne peux pas attendre du monde quelque chose que tu 
ne fais pas dans ton propre monde. C’est un espace amical, pas sectaire, 
et radical en termes de propositions. Il y a une éthique commune, le 
mouvement féministe a contribué à tout cela. » [Entretien avec une 
militante de 40 ans, le 23 août 2021]. 



 
16 

 

L’écoféminisme a ouvert des espaces pour reconnaître, imaginer et créer des 
rapports à l’environnement qui soutiennent la vie plutôt que des systèmes 
extractifs de destruction. Au sein du groupe écoféministe, les femmes sortent du 
cadre d’identification d’« exploitées », problématisent l’association entre 
l’exploitation des femmes et celle de la nature [Svampa, 2015]. La reconnaissance 
de mondes différents est une étape importante pour reconnaître sa propre place, 
comme l’explique Andrea : 

« Au sein de l’écoféminisme, il y a différents courants. Il y a les 
essentialistes. En Amérique latine, ils sont « plus » qu’écoféministes. On 
les appelle les féminismes territoriaux. Nous, nous ne nous considérons 
pas du tout comme essentialiste. [Au début du RE], l’idée était en quelque 
sorte d’unir des visions issues de femmes intéressées par les thématiques 
environnementales, mais qui proviennent de domaines différents. Chaque 
domaine a également sa propre réalité : le monde universitaire, l’activisme, 
la vie professionnelle. Je dirais qu’aujourd’hui que je me considère comme 
une activiste. J’aime beaucoup me reconnaître comme telle. » [Entretien 
avec Andrea le 9 septembre 2022] 

Faire, connaître et veiller à toujours résister 

Valentina nous raconte que quelques mois avant notre entretien, sa maison a été 
incendiée et que, deux semaines plus tard, ses filles ont été attaquées dans la rue, 
dans le centre du village où elles habitent. Des inconnus l’ont appelée au téléphone 
et elle n’a entendu qu’une respiration. Ces menaces et ces craintes ont affecté non 
seulement sa vie et celle de sa famille, mais aussi son quotidien et la réflexion sur 
son engagement et son activisme : 

« Nous étions en permanence en train de travailler sur le territoire, cela 
dérangeait beaucoup et cela nous a valu à toutes des persécutions jusqu’à 
maintenant [...]. J’ai des camarades qui, jusqu’à récemment... Et même moi, 
je veux dire, la maison brûlée, chez moi… Ils sont entrés 7 fois avant de 
mettre le feu à ma maison, avec moi et mes enfants à l’intérieur. » 
[Entretien avec Valentina le 21 septembre 2022]  

Déchiffrer ce que ressent Valentina est difficile, la force et la tranquillité avec 
lesquelles elle s’exprime nous laissent perplexes. Elle ne sait pas exactement qui 
sont ceux qui entrent chez elle, qui la menacent par téléphone, qui suivent ses filles 
quand elles vont dans le centre-ville, mais elle a des soupçons. Elle s’oppose à de 
grands propriétaires terriens dans une zone rurale agricole où les conflits pour 
l’eau sont intenses.  

Après cela, dit-elle, « l’apprentissage est aussi passé une réflexion avec les 
camarades. [...] Être dans un projet ensemble maintenant, mettre ensemble nos 
corps (acuerpándonos)6, a un sens encore pl us fort en termes de résistance [...]. 

 
6/ Acuerpándonos est une expression répandue en Amérique latine, en particulier dans des contextes 
féministes, pour désigner le rapprochement entre les corps, « nos corps ensemble ». Ce terme est utilisé 



 
17 

 

Et c’est un espace qui m’a permis de guérir. » Pour les femmes engagées que nous 
avons interrogées, l’espace sûr, commun, à soi et de soin est un espace-réseau de 
protection pour guérir et se soigner, comme l’espace autour du feu à Pichuw, 
comme en témoigne Valentina : 

« Même moi, je suis impressionnée par la façon dont ces chemins se sont 
ouverts. […] Pour nous, arriver par exemple à la COP 25, c’était impensable, 
nous fonctionnons vraiment sur le mode de l’autogestion et nous n’avons 
pas d’endroit où nous réunir. On s’est réunies chez moi, on a mis le feu ma 
maison. Parce qu’ici, on ne nous prête pas d’endroit pour nous réunir. Nous 
ne pouvions faire nos activités nulle part, nous étions toujours chassées.  

Dans ce contexte, elle développe une manière personnelle de « faire territoire » 
[Dolphijn & Despret, 2021, p. 75] : plutôt que de s’adapter à l’écoféminisme, elle se 
l’approprie et le redéfinit. Son récit revient constamment à l’expérience de 
l’engagement partagé avec d’autres femmes, comme lorsqu’elle a rencontré et 
rejoint le RE : 

« C’était agréable de retrouver les filles pendant la pandémie et que Camila 
nous ait invitées à faire partie de l’espace féministe de l’AAC pour parler 
des conséquences de la crise hydrique pour les femmes, sur notre territoire 
et avec une perspective de genre… On ne nous invitait jamais à parler de 
ça. Attention, on nous invitait toujours à parler d’eau, mais on ne nous 
invitait jamais à parler de ce dont nous voulions parler. Et, ça, c’était riche ! 
Et ce fut... waouh ! Très agréable... Il y a eu un nouveau départ, mettre nos 
corps ensemble (acuerparse) à nouveau avec d’autres femmes, c’était 
nécessaire. Parce qu’il y avait aussi une lutte interne parce que, bien sûr, 
les femmes qui viennent des universités, du monde urbain, ne comprennent 
pas notre position. Parce qu’elles nous disent que nous devons être 
écoféministes et nous disons : Non ! Nous n’avons pas encore mené 
complètement la réflexion sur le type de féminisme que nous voulons 
suivre ou sur le nom que nous lui donnerons. Une définition de féminisme 
nous limite et nous ne voulons pas mettre de limites. » [Nous soulignons] 

La reconnaissance que Valentina a ressentie de la part du RE prend tout son sens, 
dans son récit, dans la mesure où les femmes qui l’ont invitée à s’unir n’imposent 
pas de définition, mais proposent un concept en discussion et ouvert, qui se 
transforme et s’adapte à des réalités polyphoniques : 

« Pour nous, les féminismes universitaires, des pays anglo-saxons, ont un 
regard très européen, très néocolonial. Et nous nous battons, nous 
sommes un groupe anticolonial, nous nous déclarons anticolonialistes, 
alors, dans cette positi on, pour nous, cela n’avait pas beaucoup de sens. 
Par exemple, nous étions dans les mobilisations du 8 mars7 avec nos 
panneaux de défense de l’eau, on voulait faire valoir nos demandes, et nous 

 
pour faire référence à l’idée de se soutenir, mais aussi de se soutenir avec le corps, c’est-à-dire 
s’appuyer, se reposer les unes sur les autres, s’entraider, prendre soin les unes des autres. 
7/ Le 8 mars est la Journée internationale des droits des femmes. 



 
18 

 

le demandions aussi à nos camarades, mais nous n’avons jamais été 
écoutées. Donc, on a vu un peu d’indifférence, et ça nous a éloignées. »  

Valentina et le collectif qu’elle dirige dans une zone rurale située au nord de 
Santiago ne veulent pas adhérer à une catégorie qui leur est imposée. Toutefois, 
elle est prête à faire partie du RE dans la mesure où il offre une possibilité de 
réflexion et de respect de savoirs divers. 

« Alors, clairement, ces moments de rapprochements des corps 
(acuerpamientos) sont spéciaux. Les acuerpamientos que nous donne 
l’AAC sont de très bons à côtés parce qu’ils nous permettent d’avancer 
aussi théoriquement. Il y a là... quelque chose dont on parle souvent : que 
l’université ne doit pas être au-dessus. L’université doit être une alliée du 
territoire, si nous marchions ensemble, par exemple, l’université et le 
territoire humm... non, ce serait beau, car nous sortirions de belles choses, 
non ? Ça c’est super féministe. » 

L’idée que soulève Valentina coïncide avec ce qui est signalé par le RE : « L’idée 
est d’ouvrir des espaces de formation qui soient respectueux des savoirs locaux. 
C’est-à-dire, non pas en imposant une vision patriarcale de ce qu’il faut faire, mais 
en transmettant certains sujets qui sont importants à partir des savoirs locaux » 
[Archives du RE]. Il n’est pas naïf de dire que l’aspiration à une symétrie des savoirs 
fait partie de l’expérience écoféministe. À Pichuw, les savoirs dialoguent et ne 
cherchent pas à être supérieurs aux autres. Dans les échanges, dans les 
explications sur les changements écologiques, dans les interprétations de la 
catastrophe que nous vivons, les expériences subjectives et les connaissances 
acquises au fil des années sur l’environnement des habitant·es, ainsi que les 
arguments techno-scientifiques, que ce soit pour des métiers ou des tâches 
professionnelles, créaient du lien et nourrissaient les conversations. 

L’écoféminisme aide à comprendre que pour faire face aux catastrophes, à leurs 
effets et aux émotions qui les accompagnent, nous n’avons pas seulement besoin 
des savoir-faire prédictifs de l’ingénierie, mais aussi de nouvelles alliances 
nécessaires pour penser. Il s’agit de montrer, de multiplier les manières d’être, de 
sentir et de faire, et donner de l’importance aux choses, de multiplier les mondes, 
de ne pas les expliquer ni les réduire aux nôtres, comme le souligne Despret [2019]. 
Cette façon de prêter attention aux autres mondes n’est pas propre aux 
écoféminismes. Or, cette une aspiration de symétrie dans les savoirs, qui est 
recherchée par les femmes que nous avons rencontrées, n’est pas donnée. Elle 
relève d’un travail qui n’est pas dépourvue de frictions. Bien que plusieurs 
membres du RE que nous avons interrogées viennent de disciplines et filières 
techno-scientifiques, elles cherchent d’autres savoirs et d’autres rencontres qui 
puissent les rapprocher d’une expérience avec la nature qui ne soit pas purement 
scientifique et médiatisée par une connaissance spécifique. 

Dans la rivière de Pichuw, nous avons vécu la peur de différentes manières. Tandis 
que certaines tremblaient, de froid et de peur, les plus expérimentées, par exemple, 
les encourageaient à continuer. Ce fut un moment tendu, où la recherche d’un 
accord n’était pas évidente : alors que cette situation était connue pour certaine, 
elle effrayait les inexpérimentées. Dans ces circonstances, un autre savoir nous a 



 
19 

 

aidé, celui d’une habitante indigène du lieu, qui connaissait la forêt, les chemins et 
qui savait comment revenir à pied. Elle est intervenue en expliquant qu’elle 
connaissait un chemin de retour à travers les bois, et qu’elle pourrait demander de 
l’aide, ce à quoi la plupart d’entre nous avons accédé. Aucun savoir ne s’est imposé 
et chacune a pris sa décision sur la façon de continuer. 

L’ESPACE D’ATTENTION 

L’aspiration à une symétrie des savoirs est possible dans un « espace de soin ». 
Cette idée surgit à différents moments dans les entretiens. Le soin signifie cultiver 
la compréhension et le respect, et l’écoféminisme est un travail de connaissance 
et surtout de connaissance de soi. Au sujet de la création du RE, Andrea explique : 

« Nous avons invité certaines personnes parce que pour nous, comme je le 
disais, c’était très important de nous connaître entre nous, de créer un 
espace, un espace de soin où nous aurions la possibilité de nous 
exprimer. » [Entretien avec Andrea le 9 septembre 2022]. 

L’espace pris en charge est un territoire propre, qui génère des relations sociales 
et qui permet de renouveler la façon dont les relations sont confrontées à de 
nouveaux défis. Cet espace élargit les possibilités de compréhension, en 
interaction avec d’autres personnes, êtres vivants ou territoire, en montrant leurs 
affections. 

L’écoféminisme ne peut être réduit à une seule définition. Beaucoup a été dit sur 
la façon dont, au sein des mobilisations environnementales des femmes, 
l’écologie est une question de reproduction, dans le sens où elle vise à assurer les 
conditions sociales, biologiques, affectives pour garantir la vie communautaire, y 
compris dans les environnements dégradés [Hache, 2016]. Contrairement aux 
mouvements qui aspirent à la survie planétaire [Despret, 2019; Ollitrault, 2010], les 
activistes créent des soutiens entre des réseaux dissemblables, qui génèrent des 
divergences et des tensions, en prenant soin de ces espaces par la connaissance 
de soi et la reconnaissance. Cela les aide à repenser les façons de connaître. 
Parfois, elles soutiennent d’autres causes, dont elles ne se sentent pas 
entièrement parties, signale l’une des militantes dans un entretien. Les réseaux 
d’activistes climatiques ont une influence sur le fonctionnement des réseaux 
locaux, car ils prennent en compte des causes globales et participent à 
l’internationalisation d’un mouvement, tout en contribuant à la cohésion 
écoféministe et à la prise en compte des enjeux locaux. Il est en particulier crucial 
de trouver un équilibre entre la diversité des préoccupations et les causes 
transversales. Carolina, avocate, proche de la trentaine, considère qu’elle se 
distingue des mouvements qui rassemblent « des gens très attachés à une 
identité, très attachés à des questions qui ne me semblent pas utiles pour 
avancer ». Elle affirme ensuite : « moi, la question de la crise climatique 
m’engage. » Elle fait donc la différence la mise en avant d’une identité, comprise 
ici comme un particularisme, et de la cause climatique. 

Dans le réseau écoféministe, les femmes se sentent motivées par le travail 
collectif, l’autoconnaissance et la connaissance des autres, ce qui ouvre des 



 
20 

 

espaces autogérés, à partir desquels elles se mobilisent. Pour Carla qui est 
ingénieure, qui a 30 ans et qui vit à Santiago, la question se pose à partir de la 
définition même de ce que veut dire être écofeministe. Voici les questions que les 
femmes activistes du RE se posaient au début lors de la création du collectif.  

« Le terme lui-même était une réflexion. “Nous sommes écoféministes, 
nous sommes décoloniales... Quelle est notre perspective ? Quel est notre 
type de féminisme ?” Je pense que finalement [nous avons choisi le terme] 
écoféministe parce que c’était le plus général et qui pouvait mobiliser aussi 
beaucoup de camarades, plusieurs d’entre nous, parce que sinon nous 
n’allions jamais arriver à un point commun. » [Entretien avec Carla le 
23 août 2022] 

Cette aspiration « plus générale » prend en compte des visions différentes. Pour 
Anne, l’une des fondatrices du RE, écologiste, féministe, âgée de 48 ans, qui a vécu 
toute sa vie à l’étranger, l’écoféminisme est une rencontre entre « une vision du 
spirituel, qui n’exclut pas nécessairement une vision plus pratique. Cette dualité 
semble être très masculine » [Entretien avec Anne 10 août 2022]. 

Cet espace coconstruit est gratifiant dans des moments de désespoir. Bien que 
Liliana identifie combien il peut être pénible pour les activistes de se mobiliser et 
de problématiser leur indignation vis-à-vis des abus, le collectif a un sens dans la 
mesure où elles ne sont pas seules. 

« Le plus gratifiant est de rencontrer des gens qui ont les mêmes 
aspirations que moi. Alors je ne me sens pas seule. Je ne me suis jamais 
sentie seule dans cette lutte... que ce soit pour pleurer parce qu’il n’y a plus 
rien à faire, pour se remonter le moral, pour se mettre en colère vis-à-vis 
des décisions qui sont prises, pour fêter nos victoires. » [Entretien avec 
Liliana, le 29 octobre 2020] 

L’espace écoféministe est coconstruit dans la mesure où il implique une 
redéfinition constante des espaces propres ainsi que le rôle des femmes du 
collectif étudié dans d’autres espaces politiques ou d’autres organisations. Cela 
implique de se réapproprier les espaces politiques, territoriaux, mais aussi de les 
remettre en question et de les redéfinir. Ils ont été accaparés par des hommes ou 
des organisations dans lesquelles plusieurs femmes estiment qu’une vision 
patriarcale est commune. 

« Avoir la capacité de l’horizontalité qui est si difficile parce que c’est un 
énorme processus de déconstruction, pour nous non plus ça n’a pas été 
facile de nous déconstruire. Et c’est très douloureux aussi parce que nous 
nous remettons constamment en question. Nous nous posons des 
questions tous les jours : combien nous sommes capitalistes, combien 
nous sommes patriarcales, l’absence de sororité, je ne sais pas, mille 
choses, que nous nous remettons en question de façon permanente. Et 
c’est un processus douloureux, ce n’est pas un processus facile, donc le 
vivre avec les camarades… Beaucoup de personnes disent, et c’est très 
patriarcal, que la relation entre les femmes est toujours conflictuelle, parce 



 
21 

 

qu’on dit ce qu’on pense… nous avons des différences, mais là est la 
beauté. » [Entretien avec Valentina le 21 septembre 2022] 

SE RECONNAÎTRE ET SE RÉGÉNÉRER 

Les écoféminismes, vus sous l’angle des engagements, des activités et des 
défenses diverses, nous permettent d’accéder au monde de l’émerveillement, de 
la recherche, de la résonance entre les femmes, de leurs forces. Cela ne signifie 
pas ignorer les inégalités et les injustices qu’elles vivent, mais reconnaître leurs 
expériences et leurs voix politiques. Comme le souligne E. Hache [2016], il ne s’agit 
pas de revenir à une nature originale, mais à partir de l’idée soulevée par le mot 
reclaim de se réapproprier les catégories et leurs liens. Réhabiliter ce qui est 
détruit, dévalorisé, non pas pour revenir à ce qu’il y avait, mais plutôt avec l’idée de 
réparation, de régénération, d’invention maintenant.  

Les écoféministes manifestent la volonté que les concepts puissent s’ancrer dans 
la réalité. Cela implique un « travail territorial », expression récurrente dans les 
entretiens. C’est cette exploration qui crée le lien entre les écoféministes qui se 
disent « intellectuelles » et celles qui sont « en résistance permanente ». 

« Tu vois, nous sommes des activistes qui n’aimons pas être appelées ainsi 
parce que nous disons : “tu vois, les activistes s’activent quand ? S’activent 
de temps en temps…” ! Nous sommes des défenseuses, des femmes en 
résistance permanente, qui affrontent quotidiennement la dure réalité. 
Peut-être que d’autres prennent la parole à notre place pour en parler, 
mais... c’est nous qui sommes là, faisant face au problème… attaquées de 
toutes parts. » [Entretien avec Valentina le 21 septembre 2022] 

Dans le contexte écoféministe ce lien s’établit entre un activisme climatique mené 
par des jeunes femmes dans un contexte urbain et un activisme territorial, 
également mené par des femmes, dans un cadre rural. Ce tissu génère des 
processus d’autonomie politique qui leur permettent de créer de nouveaux récits 
autour de l’activisme, soulevant des problèmes locaux, mais aussi extralocaux. Ce 
militantisme écoféministe vise à combiner une approche rurale et urbaine. 
Concrètement, ce dialogue aspire à un mouvement transversal, une polyphonie qui 
reconnaît des voix différentes. Chaque voix s’élève pour atteindre une tonalité, 
dans laquelle non seulement on aspire à « reconnaître » les femmes du Sud global, 
les femmes indigènes et rurales, mais où chaque voix s’exprime dans ses propres 
termes [Ojeda et al., 2022]. 

Quand elles protestent et demandent l’accès à l’eau potable, quand elles défendent 
leurs territoires menacés, quand elles voient la biodiversité disparaître, quand elles 
doivent contester une loi ou faire un suivi législatif, elles pensent qu’elles « vont 
mourir dans cette lutte » comme le rapporte Camila dans un entretien. 

Dans ce pouvoir d’action, il ne s’agit ni de convertir l’expérience de la vie familiale 
comme une ressource d’autonomisation, ni de transformer une vulnérabilité en 
ressource [Larroque, 2017], ni de renforcer le pouvoir à partir des capacités 
émotives des femmes [Hache, 2016]. Plutôt qu’exalter leur rôle, elles mettent en 



 
22 

 

lumière au sein de l’écoféminisme des pratiques dévalorisées et l’idée de remédier, 
de porter des réponses quotidiennes, l’urgence d’exiger des réparations. 

« Pour moi, le lien que les femmes ont avec la nature n’est pas inné, nous 
ne l’avons pas dès notre naissance. Il vient des rôles socialement 
construits. La femme s’occupe principalement des tâches domestiques, 
celle d’approvisionner la famille, par exemple en eau. Donc quand il y a une 
pénurie de ces biens communs, ce sont principalement elles qui sont 
affectées et qui cherchent à résoudre le problème. » [Entretien avec 
Ignacia le 17 août 2022] 

L’écoféminisme est un lien entre l’expérience d’exploitation du vivant et la 
nécessité de réparer les dommages qu’elles causent, pour survivre. Pour Valentina, 
le féminisme et la défense de l’environnement sont indissociables du problème de 
l’eau. 

« J’ai toujours défendu mon territoire. Et j’ai toujours été liée à la politique 
depuis mon enfance. Et pour ce qui est de l’environnement, c’était avec 
l’eau. En fait, le monde de l’environnement m’a toujours appelée parce que 
je l’ai vu sous mes yeux, je l’ai vu se dégrader, s’effondrer, j’ai vu comment 
la biodiversité disparaissait. » 

De plus, l’écoféminisme est un territoire et un temps partagé, un espace où on ne 
se sent pas « seules », pour s’accompagner, acuerparse, comme le souligne 
Valentina, pour constituer un organisme qui bouge, fonctionne, respire. A propos 
de ses conversations avec d’autres femmes, Ignacia explique, à propos des 
pénuries d’eau, que les femmes qu’elle rencontrait :  

« étaient reconnaissantes du fait qu’on passait du temps avec elles parce 
que personne ne les écoutait, parce qu’elles se sentent seules face à ces 
problèmes et que ça devenait de pire en pire et je pense qu’à ce moment-là 
ce fut notre plus grand engagement. » 

La surcharge des femmes est un sujet abordé constamment dans les entretiens. 
« Parce que l’activisme, c’est tous les jours », pour Andrea. Mais dans ces espaces 
apparaissent aussi l’entraide et l’admiration. Ignacia a rencontré Camila lors d’une 
conférence sur l’écoféminisme, elle l’admirait beaucoup. Quand elle a compris que 
Camila faisait partie du RE : « je n’y croyais pas ! », s’exclame-t-elle. La 
collaboration est au cœur de l’activisme et de la défense des écosystèmes. Pour 
Karen, « ce n’est pas un hobby ni un passe-temps », c’est un travail qui nécessite 
souvent de « donner le ton ! ».  

« L’activisme est même plus avancé sur certains sujets que le milieu 
universitaire. Actuellement, si vous cherchez des informations sur les 
questions de transition juste, vous trouverez beaucoup de documents [de 
différentes ONG]. Mais dans le milieu universitaire, vous n’en trouverez pas, 
encore moins au Chili. Ainsi, l’activisme est source de production de 
connaissances. » [Entretien avec Andrea le 9 septembre 2022]. 



 
23 

 

RÉFLEXIONS FINALES 

L’écoféminisme exploré dans cette recherche se caractérise d’abord par une 
aspiration à créer des alliances et des causes politiques communes, en assumant 
les différences, les écarts et les clivages entre les mondes sociaux des femmes 
du collectif RE. La rencontre d’espaces et d’origines diverses est perçue comme 
un défi majeur, non exempt de frictions. Celles-ci provoquent une constante 
redéfinition des tâches au sein du collectif, mais surtout au niveau individuel : les 
différences permettent aux femmes de se connaître elles-mêmes. Comme dit 
Ignacia, les « différentes formes d’écoféminisme ont beaucoup de sens pour 
nous ». 

Pour Anne, « le terme écoféminisme a multiples acceptions ». « L’écoféminisme, 
conçu dans un sens large, nous semble clé », dit Francisca. « Il y a beaucoup 
d’écoféminismes. Un féminisme premier, qui naît de la terre, de la Pachamama, la 
femme qui prend soin. D’autres écoféminismes qui sont plus sociaux, ou le 
féminisme du Sud qui parle aussi d’une revendication culturelle ou du Sud global 
contre le Nord global ». Les écoféminismes sont des espaces nés de la nécessité 
de se réunir entre femmes, d’avoir un espace de soins, de revendiquer la 
participation des femmes et leurs rôles dans l’activisme environnemental. Lors 
des rencontres avec des activistes environnementaux auxquelles nous avons 
participé, il n’est pas toujours facile pour les femmes activistes de parler et d’être 
entendues. Certaines regrettent qu’il y ait encore des hommes qui monopolisent 
la parole au sein de l’AAC. En ce sens, nous considérons le réseau créé par les 
écoféministes rencontrées comme formant des espaces protégés fondés sur la 
confiance, qui aspirent à une symétrie de savoirs. Les écoféminismes ouvrent 
aussi des espaces d’autoconnaissance, d’autoapprentissage protégés, au sein 
desquels ces femmes nouent des liens de confiance et « contribuent à la 
communauté à partir des espaces où elles vivent », dit Carla. Des positions se 
construisent également. « On a beaucoup discuté [sur les écoféminismes], ce n’est 
pas un sujet dont on a une définition très claire, ce n’est pas que j’ai ma position 
sur l’écoféminisme… non, ça se construit », précise Carla.  

Les écoféminismes sont des espaces politiques de reconnaissance, généreux, qui 
aspirent aux soins communautaires, un soin « qui est tellement absent de ce pays 
et qui est propre à ces femmes », raconte Victoria, en faisant allusion aux femmes 
activistes des territoires. C’est un travail quotidien où l’on « réfléchit ensemble », 
pour tisser des réseaux, pour faire atterrir un « discours qui est parfois très 
académique, philosophique... [pour voir comment] il peut être traduit au sein de 
nos propres réalités, de notre propre pays. Avec tout ce que cela signifie, c’est-à-
dire avec l’extractivisme au milieu, un pays extrêmement conservateur, etc. », 
comme le dit Karen. 

L’écoféminisme ne constitue pas un mouvement singulier car il existe de multiples 
voix ainsi que de multiples activistes. Cette polyphonie exprime la pluralité des 
écoféminismes, aussi divers que les mécanismes de participation et les réflexions 
critiques et théoriques qui entourent leurs expériences individuelles et communes. 
Ainsi, les écoféminismes nous permettent de nous reconnaître dans des réalités 
différentes, traversées par des conflits et des disputes socioécologiques, des 



 
24 

 

catastrophes qui fragilisent la vie, mais qui, à leur tour, tissent des collectifs et des 
réseaux. 

Dans le dialogue entre différentes épistémologies et pratiques qui entourent les 
écoféminismes, certaines questions se posent à propos de la façon de penser 
l’avenir. Comment le rapport au vivant et à l’environnement influence-t-il les 
expériences localisées ou ancrées des activistes et leur positionnement dans 
l’action climatique ? Comment, au sein des espaces écoféministes, la coopération 
est-elle une forme de soin propre et communautaire ? Comment pouvons-nous 
approfondir les écoféminismes en tant qu’espaces de soins dans des contextes 
de catastrophes et de déséquilibres socioenvironnementaux, compris à partir du 
concept d’acuerpar, de rapprochement des corps ? Acuerparse signifie se soutenir 
entre femmes, soutenir leur territoire, leurs luttes, mettre et disposer de leurs corps 
dans la défense des territoires, résister et faire face aux catastrophes et aux 
fragilités causées par le changement climatique et l’extractivisme. 

Bibliographie 

• BARTHOLD Charles, BEVAN Devan & CORVELLEC Hervé, 2022. « An Ecofeminist 
Position in Critical Practice: Challenging Corporate Truth in the Anthropocene », 
Gender, Work and Organization, vol. 29, no 6, p. 1796-1814. DOI : 
10.1111/gwao.12878 
• CHARBONNIER Pierre & KREPLAK Yaël, 2012. « Savoirs écologiques », Tracés. 
Revue de Sciences humaines, no 22. DOI : 10.4000/traces.5415 
• CLARK John P., 2012. « Political Ecology », dans Ruth CHADWICK (dir.), 
Encyclopedia of Applied Ethics, Cambridge, Academic Press, p. 505-516. DOI : 
10.1016/B978-0-12-373932-2.00417-8 
• DESPRET Vinciane, 2019. Habiter en oiseau, Arles, Actes Sud. 
• DÍAZ Paola, BISKUPOVIC Consuelo & MURRIETA Alicia Márquez, 2021. « Enfrentar 
las crisis: (Im)posibilidades de reparación y cuidado en las sociedades 
contemporáneas », Antípoda. Revista de Antropología y Arqueología, no 45. DOI : 
10.7440/antipoda45.2021.01 
• DOLPHIJN Frédérique & DESPRET Vinciane, 2021. Vinciane Despret, fabriquer des 
mondes habitables, Paris, Esperluète Éditions. 
• GAARD Greta, 2011. « Ecofeminism Revisited: Rejecting Essentialism and Re-
Placing Species in a Material Feminist Environmentalism », Feminist Formations, 
vol. 23, no 2, p. 26-53. [En ligne] https://www.jstor.org/stable/41301655 
• HACHE Émilie (dir.), 2016. Reclaim : Anthologie de textes écoféministes, traduit de 
l’anglais (États-Unis) par Catherine Larrère, Paris, Cambourakis. 
• LARRÈRE Catherine, 2017. « L’écoféminisme ou comment faire de la politique 
autrement », Multitudes, vol. 67, no 2, p. 29-36. DOI : 10.3917/mult.067.0029 
• LARROQUE Claire, 2017. « Dames nature », La Vie des idées, 20 avril. [En ligne] 
https://laviedesidees.fr/Dames-nature.html 
• LAUGIER Sandra, FALQUET Jules & MOLINIER Pascale, 2015. Genre et 
environnement : Nouvelles menaces, nouvelles analyses au Nord et au Sud, Paris, 
L’Harmattan. 
• LOVELL Anne M., PANDOLFO Stefania, DAS Veena & LAUGIER Sandra, 2013. Face 
aux désastres. Une conversation à quatre voix sur la folie, le care et les grandes 
détresses collectives, Paris, Les éditions d’Ithaque. 

https://www.jstor.org/stable/41301655
https://laviedesidees.fr/Dames-nature.html


 
25 

 

• MILLER Daniel, 2018. « Digital anthropology », The Open Encyclopedia of 
Anthropology, Cambridge. [En ligne] 
https://www.anthroencyclopedia.com/entry/digital-anthropology 
• MOULIER BOUTAN Yann, 2022. « Ce que l’écologie politique doit à Bruno Latour. 
Premier inventaire », EcoRev’, vol. 53, no 2, p. 123-140. DOI : 
10.3917/ecorev.053.0123 
• OJEDA Diana, NIRMAL Padini, ROCHELEAU Dianne & EMEL Jody, 2022. « Feminist 
Ecologies », Annual Review of Environment and Resources, vol. 47, p. 149-171. DOI : 
10.1146/annurev-environ-112320-092246 
• OLLITRAULT Sylvie, 2010. « De la sauvegarde de la planète à celle des réfugiés 
climatiques : L’activisme des ONG », Revue Tiers Monde, vol. 204, no 4, p. 19-34. DOI : 
10.3917/rtm.204.0019 
• SVAMPA Maristella, 2015. « Feminismos del Sur y ecofeminismo », Nueva Sociedad, 
vol. 256. 
• ZASK Joëlle, 2022. Écologie et démocratie, Paris, Éditions Premier Parallèle. 

https://www.anthroencyclopedia.com/entry/digital-anthropology

